
LA
 S

ID
RA

ב"ה

CHEMOT
Devant le nombre croissant des 
Enfants d’Israël en Egypte, le 
Pharaon les soumet à l’esclavage. 
Puis il ordonne aux sages-femmes 
juives, Chifra et Poua, de tuer les 
nouveau-nés, garçons juifs, dès 
la naissance. Devant leur déso-
béissance, il ordonne que tous les 
bébés hébreux soient jetés dans 
le Nil. Le jour où Moché nait, il 
ordonne que même les bébés 
égyptiens soient jetés dans le Nil! 
Amram et Yo’héved, la fille de 
Lévi, ont un fils. Trois mois après 
sa naissance, ils le déposent dans 
une corbeille sur le Nil. Sa sœur 
Miryam surveille de loin et voit 
que la fille du Pharaon découvre 
l’enfant, le prend. Elle va l’éle-
ver comme son fils et le nommer 
Moché.Moché, devenu un jeune-
homme, découvre les souffrances 
de ses frères. Voyant un Egyptien 
s’acharner sur un Hébreu, il le tue. 
Le lendemain, alors qu’il veut sé-
parer deux Juifs qui se querellent, 
ces derniers le menacent de rap-
porter son crime. Moché fuit donc 
à Midian. Il rencontre les filles de 

Yitro. Il se marie avec l’une d’entre 
elle, Tsipora et devient le berger de 
son beau-père.

L’exil au présent
La Paracha de cette semaine dé-
bute ainsi  : «  Voici les noms des 
enfants d’Israël venant en Égypte 
avec Yaakov. Ils vinrent avec leurs 
maisonnées  ». Ce verset soulève 
plusieurs interrogations : 
a) Pourquoi le verset emploie-t-il 
le participe présent, «  venant  »  ? 
La descente des Juifs avait eu lieu  
plusieurs années auparavant et, a 
priori, l’emploi du passé semble-
rait plus approprié.
b) Quelle est la signification de la 
mention des noms Yaakov et Israël 
dans notre verset ? 
c) Alors que la Paracha Vayigach 
parle de «  Yaakov et ses fils des-
cendant en Égypte », ici il est men-
tionné  : «  les enfants d’Israël ve-
nant en Égypte avec Yaakov ».
Ces questions trouvent leur ré-
ponse à la lumière de l’interpré-
tation qu’offre le Midrach de ce 
verset : « Entrèrent-ils [en Égypte] 

ce jour-là  ? En fait, de nombreux 
jours s’étaient écoulés depuis leur 
entrée en Égypte. Néanmoins, tant 
que Yossef était vivant, ils n’étaient 
pas accablés par les Égyptiens. À la 
mort de Yossef, ceux-ci leur impo-
sèrent des fardeaux. C’est pour-
quoi le verset décrit leur venue 
comme un événement présent  ; 
c’est comme s’ils pénétraient pour 
la première fois en Égypte ce jour-
là ».
Puisque «  la Torah est éternelle », 
cet enseignement recèle égale-
ment une leçon convenant au 
temps présent. Cependant, cette 
leçon demeure difficile à appré-
hender. Nous sommes dans les 
derniers jours de l’exil  : « Tous les 
temps fixés pour l’avènement du 
Machia’h sont passés et tout dé-
pend désormais uniquement de la 
Téchouvah (repentance) ». De sur-
croît, nous avons déjà accompli le 
service de la Téchouvah et avons, 
selon les propos du Rabbi précé-
dent, «  poli les boutons  », prépa-
rant ainsi l’accueil du Machia’h. 
Quelle pertinence revêt alors au-

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 4 janv.  |  Pose des Téfilines : 7h 34   Heure limite du Chema : 10h 49

5786 / N° 15 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
CHEMOT
SAM. 10 JANV. 2026
21 TÉVÈT

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT CHEMOT
vendredi 9 janv. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

La saison n’invite sans doute pas à l’effort re-
nouvelé ni à l’enthousiasme des grandes espé-

rances. L’hiver déroule ses journées si courtes et si 
longues à la fois et la nature tout entière vit une 
forme de repli sur soi. Le mois de Tévèt est celui, 
disent nos Sages, où « le corps jouit de lui-même ». 
Il y a ici une forme de confort à accepter cette sorte 
d’hibernation. Bien sûr, la réalité existe toujours, 
chacun en est conscient, mais comme estompée. 
Etre chez soi, vivre dans son entre soi, cela peut 
alors devenir un idéal, une aspiration. Et c’est ainsi 
que l’on peut finir par se fermer au monde qui nous 
entoure.
C’est précisément dans de telles périodes qu’il faut 
se garder d’une telle évolution. L’homme ne peut 
se définir que comme un être ouvert aux autres, à 
son entourage, à sa famille et à ses amis, et aussi à 
tous, proches ou lointains, physiquement ou mora-
lement. Il ne faut pas laisser les températures exté-
rieures influencer notre cœur, notre âme ou notre 
esprit. Il faut, d’une certaine façon, incarner cette 

JOURS D’HIVER

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 18h 08ENTRÉE 16h 55

chaleur qui manque à présent. Il est clair qu’une 
question majeure se pose ici  : comment assumer 
cette charge dans un monde froid ? Comment lut-
ter contre des conditions de vie dont la maîtrise 
nous échappe ?
Peut-être faut-il se souvenir d’une idée fondatrice, 
base du judaïsme  : l’homme, créature Divine, est 
libre. Il est le seul être de la création à posséder 
cette caractéristique : il peut choisir ses actes, dé-
cider de son sort sans que rien, jamais puisse le 
contraindre sans retour. Fort de cette liberté, il peut 
non seulement préserver la chaleur, c’est-à-dire 
l’enthousiasme et l’espérance, mais également la 
projeter au-delà de lui-même. Regardons donc le 
monde comme le lieu de nos exploits, spirituels, 
intellectuels et moraux. Regardons-le comme le 
lieu privilégié où peuvent s’exprimer la solidari-
té et la fraternité. Regardons-le comme, dans les 
termes du Cantique des cantiques, le «  jardin de 
D.ieu ». Justement lorsque la saison paraît ne pas 
s’y prêter, révélons son essence et menons-le, par 
nos actions, à son accomplissement.

Bordeaux	 	17.22
Deauville		 17.02
Grenoble	 	16.55
Lille		 16.45

Lyon		  16.57
Marseille		 17.03
Montpellier		 17.08
Nancy		  16.40
Nantes		  17.17

Nice		  16.54 
Rouen		  16.58
Strasbourg		 16.35
Toulouse		 17.18



LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 4 JANVIER – 15 TÉVET
• LUNDI 5 JANVIER – 16 TÉVET
• MARDI 6 JANVIER – 17 TÉVET
Mitsva positive n° 248 : C’est le commandement qui nous a 
été enjoint en ce qui concerne les règles d’héritage.
• MERCREDI 7 JANVIER – 18 TÉVET
Mitsva positive n° 176 : Il s’agit du commandement nous 
enjoignant de nommer des juges et des officiers (de police).
Mitsva négative n° 284 : C’est l’interdiction qui est faite 
au Grand Sanhedrin ou (depuis la destruction du Temple) 
à l’Exilarque de nommer un juge ne connaissant pas à fond 
les lois de la Torah, quelles que soient par ailleurs ses autres 
qualités imminentes
Mitsva positive n° 175 : C’est le commandement qui nous 
a été enjoint de suivre l’avis de la majorité, au cas où il y a 
une différence d’opinion entre les Sages au sujet d’une loi de 
la Torah. Il en sera de même pour un procès concernant un 
litige entre des particuliers.
• JEUDI 8 JANVIER – 19 TÉVET
Mitsva négative n° 282 : Il ne faut pas suivre la majorité 
dans les affaires capitales si ceux qui requièrent la peine [de 

mort] ne dépassent que d’une personne ceux qui requièrent 
l’acquittement, comme il est dit « tu ne suivras pas la multi-
tude pour faire le mal ».
Mitsva négative n° 283 : Il est interdit à un juge de suivre 
l’avis de l’un de ses collègues pour condamner le coupable 
ou pour acquitter l’innocent, sans s’être forgé une opinion 
personnelle sur la base de ses propres investigations et dé-
ductions des principes juridiques.
Mitsva positive n° 229 : C’est le commandement d’après 
lequel il nous a été enjoint de lapider ceux qui transgressent 
certains commandements.
Mitsva positive n° 228 : C’est le commandement qui nous 
enjoint l’exécution légale par le « feu » de ceux qui trans-
gressent certains commandements.
• VENDREDI 9 JANVIER – 20 TÉVET
Mitsva positive n° 226 : C’est le commandement qui nous a 
été enjoint d’exécuter ceux qui transgressent certains com-
mandements, par le glaive. 
Mitsva positive n° 227 : C’est le commandement nous en-
joignant l’exécution légale par strangulation de ceux qui 
transgressent certains commandements.

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

jourd’hui le concept d’entrée en exil ?
Pour clarifier  : il existe une distinction 
entre le Livre de Chemot (Exode) et ce-
lui de Beréchit (Genèse). Beréchit est dé-
signé comme « le Livre des Justes », re-
latant l’histoire des Patriarches Justes  ; 
tandis que Chemot inaugure la chro-
nique de leurs descendants, celle du 
Peuple juif en tant qu’entité collective. 
Beréchit constitue donc un préalable in-
dispensable à cette narration car la vie 
des Patriarches confère aux générations 
ultérieures le potentiel d’accomplir 
toutes les Mitsvot décrites dans les livres  
suivants.
Cette notion repose sur la transition 
opérée par le Don de la Torah. Le Mi-
drach rapporte qu’avant ce Don, spiri-
tualité et existence matérielle étaient 
totalement dissociées. Avec la révéla-
tion de la Torah, fut accordée la possi-
bilité d’imprégner le monde matériel 
de sainteté (révélation d’en-haut) puis 
d’élever cette matière afin qu’elle de-
vienne sacrée.
Le service des Patriarches fut cependant 
nécessaire pour permettre cette transi-
tion  ; ils accomplirent une annulation 
complète d’eux-mêmes face à la Divi-
nité au point d’être qualifiés de «  char 
spirituel  » divin - c’est-à-dire un inter-
médiaire transférant D.ieu, tel qu’Il se 
manifeste dans les sphères spirituelles, 
au sein du monde matériel. Cela offrit à 
leurs descendants juifs le potentiel d’at-
tirer la Divinité par l’observance stricte 
de la Torah et ses Mitsvot.
Néanmoins, notre observance présente 
bénéficie d’un avantage sur celle des 
Patriarches  : alors que leur service fut 
préparatoire - concédant seulement 
un potentiel - c’est par notre pratique 
effective que se réalise véritablement 
l’établissement d’une demeure divine 
dans ce monde matériel ; elle manifeste 
ouvertement et explicitement D.ieu ici-
bas.
Le commencement effectif du service 
juif visant à attirer D.ieu dans ce monde 

se reflète précisément dans ce verset  : 
« Voici les noms des enfants d’Israël ve-
nant en Égypte avec Yaacov... »
Le Peuple juif descendit donc en Égypte 
afin d’introduire D.ieu jusqu’aux niveaux 
matériels inférieurs  ; pour souligner 
leur aptitude à ce service sacré, ils sont 
désignés comme «  enfants d’Israël  ». 
Israël fut choisi parmi les Patriarches 
dont il reçut toutes les qualités spiri-
tuelles transmissibles aux générations  
suivantes.
Plus précisément : Yaakov reçut le nom 
Israël parce qu’il «  lutta avec anges et 
hommes et prévalut ». Par ailleurs, Israël 
est l’anagramme de «  Li Roch  », signi-
fiant littéralement « une tête pour Moi », 
autrement dit, les Juifs occupent une 
position privilégiée vis-à-vis de D.ieu - 
bien au-delà même du niveau symbo-
lique appelé «  tête » -, puisque chaque 
âme juive est considérée comme une 
«  réelle partie de D.ieu En Haut  », une 
avec l’Essence de D.ieu. 
Ainsi ce niveau spirituel nommé Is-
raël transcende toute connexion avec 
«  Mitsrayim  » (Égypte), qui représente 
non seulement un lieu géographique 
mais aussi symboliquement les limites 
et les contraintes du monde («  Mét-
sarim  »). Il dépasse évidemment aussi 
l’idée même d’exil durant lequel les 
autorités dirigeantes infligent des souf-
frances aux Juifs (« Métsarot »). 
Puisqu’Israël possède cette force «  de 
lutter avec anges et hommes » et l’em-
porter, et être «  une tête pour Moi  » 
(pour ainsi dire), ce niveau ne saurait 
être soumis à aucune limites ni être su-
jet à l’exil.
Qui peut alors véritablement descendre 
en Égypte  ? Les descendants (l’exten-
sion) d’Israël. De la même façon, Yaakov 
qui évoque un niveau moindre, l’aspect 
de l’âme juive qui peut descendre et im-
prégner le talon (Ekev) peut entrer éga-
lement en Égypte.
À partir de là, on comprend aisément 
pourquoi les expressions diffèrent entre 

notre Paracha et Vayigach  : cette der-
nière relate simplement la descente 
physique sans esclavage ni exil effectif 
- elle précise simplement que Yaakov 
descendit - tandis que Chemot parle 
explicitement des «  enfants d’Israël... 
venant... avec Yaakov », indiquant ainsi 
une dimension inférieure.
Bien que les enfants d’Israël soient situés 
à un niveau inférieur qu’Israël lui-même 
et peuvent donc descendre en exil, ils 
restent néanmoins héritiers légitimes, 
intégralement investis par l’héritage des 
Patriarches. Dès lors, leur descente en 
Egypte ne saurait avoir un impact néga-
tif définitif mais offre plutôt une oppor-
tunité unique pour purifier puis élever 
l’Égypte elle-même - extirpant toutes 
les étincelles divines enfouies - jusqu’à 
laisser cet espace « vide comme un silo 
dépourvu de tout grain ».
De fait, ceci explique également pour-
quoi on emploie ici encore le présent 
pour décrire leur venue en Égypte, mal-
gré tant d’années écoulées  : chaque 
instant vécu pourrait être considéré 
comme une nouvelle entrée effective 
puisque ces Juifs héritent pleinement 
des qualités de leurs Pères, incluant no-
tamment celles de Yaakov, c’est-à-dire 
le potentiel «  de lutter avec anges et 
hommes ». Ils sont, par essence, au-des-
sus de l’exil. 
Ce potentiel infini légué par les Pa-
triarches permet à leurs descendants de 
réaliser pleinement la finalité même de 
l’exil, consistant à introduire la Divinité 
sur terre afin d’y établir Sa demeure. 
Lorsqu’un Juif prend conscience qu’il 
possède ce pouvoir illimité - percevant 
donc son état actuel au sein de l’exil 
comme un nouveau départ - il saisit 
mieux sa mission et peut l’accomplir.
Ainsi, chaque instant que nous vivons 
en exil n’est pas une continuation des 
années précédentes mais un nouvel 
élan qui nous remplit d’une énergie re-
nouvelée, avec l’espoir de la Rédemption  
imminente.



Les pleurs incontrôlables de sa mère et son visage défait ébranlèrent 
le jeune garçon de huit ans. La femme bouleversée qui était sortie du 

bureau de son Rabbi ne ressemblait plus à la mère confiante qui y était 
entrée quelques instants plus tôt.
Elie Wiesel (1928 - 2016), docteur en philosophie, conférencier recherché, 
lauréat du Prix Nobel de la Paix, s’était surtout consacré à faire connaître 
les souffrances qu’il avait vécues pendant la Shoah. Au fil des ans, il pu-
blia une cinquantaine d’ouvrages en français, anglais, hébreu et yiddish, 
dans lesquels il évoquait souvent, outre sa terrible expérience de dépor-
té juif, son éducation ‘hassidique et les histoires que lui racontait son 
grand-père. Fidèle à cette tradition, il fut reçu chez le Rabbi de Loubavit-
ch qui l’encouragea à « se souvenir d’Amalek » en publiant ses souvenirs 
des camps mais aussi à se marier et avoir des enfants afin de ne pas 
accorder de victoire posthume aux pires ennemis du Peuple juif.
Né dans une famille de ‘Hassidim de Viznitz dans la ville de Sighet en 
Roumanie, Elie Wiesel eut le mérite d’entrer en entrevue privée auprès 
du Rabbi de Viznitz, Rabbi Israël Hager, en visite dans sa ville. Celui-ci, 
connu pour son grand amour du Peuple juif était l’auteur du livre « Aha-
vat Israël ». Ce fut sa mère, Sarah qui amena le jeune Elie avec elle afin 
de solliciter la bénédiction du Rabbi. La salle d’attente était remplie de 
gens qui cherchaient à apercevoir le Rabbi de Viznitz mais la mère et le 
fils furent admis immédiatement dès qu’on apprit qu’elle était la fille de 
Rav Dodayé Feig du village d’Itchikov, un personnage important parmi 
les ‘Hassidim de Viznitz. Le Rabbi demanda des nouvelles des membres 
de sa famille puis demanda à Elie de s’approcher de lui. Il le prit sur ses 
genoux, lui demanda ce qu’il étudiait en ce moment au Héder (l’école 
juive) puis demanda à sa mère de sortir : l’enfant resta seul avec le Rabbi.
Par la suite, Elie raconta que le Rabbi lui avait parlé de la Paracha de 
la semaine avec l’explication de Rachi ainsi que du traité de Guemara 
qu’il apprenait à cette époque. Le Rabbi avait insisté pour qu’il étudie 
avec diligence la Guemara puis l’avait embrassé sur le front avant de lui 
demander : « Fais entrer ta mère et toi, reste dehors ».
La mère entra dans le bureau et Elie l’attendit à l’extérieur. Mais quand 
elle sortit de la pièce, son fils faillit ne pas la reconnaître. Elle pleurait 
sans pouvoir s’arrêter au point que les gens autour d’elle la regardaient 
avec pitié. Elie se demanda s’il lui avait peut-être fait honte en ne 
répondant pas correctement aux questions du Rabbi…
- Maman  ! Pourquoi pleures-tu  ? Est-ce de ma faute  ? s’inquiétait le 
jeune Elie.
Mais elle refusait de répondre, malgré son insistance. Les années pas-
sèrent, la Seconde Guerre mondiale bouleversa l’Europe et, à l’âge de 
seize ans, toute la famille Wiesel fut déportée avec des centaines de mil-
liers de Juifs vers le camp d’Auschwitz. La mère Sarah et sa plus jeune 
fille furent immédiatement envoyées vers les chambres à gaz et Elie ne 
les revit plus jamais. Elie et son père furent sélectionnés pour les durs 
travaux d’esclavage sans fin. Tous deux tentèrent de survivre de toutes 
leurs forces, partageant les maigres rations de nourriture et s’encoura-
geant mutuellement. A l’approche de l’armée russe, le camp fut évacué 
et les déportés durent marcher à pied jusqu’au camp de Buchenwald, ce 
qu’on appela par la suite « La Marche de la mort », dans des conditions 
absolument inhumaines. Le père d’Elie ne survécut pas et Elie resta seul 

au monde quand les Alliés libérèrent enfin le camp.
Après la guerre, Elie et d’autres enfants survivants des camps furent 
emmenés en France, dans des orphelinats tenus par des organisations 
juives d’entraide. Puis, après de brillantes études, Elie s’installa aux 
Etats-Unis et devint un des témoins de la Shoah les plus lus, connus 
et écoutés.
Un jour, dans les années soixante, Elie Wiesel reçut un coup de télé-
phone d’un cousin qui était très malade. Celui-ci devait être opéré en 
urgence mais refusait de signer le formulaire tant qu’Elie ne serait pas 
venu à son chevet.
Ce cousin était lui aussi un rescapé des camps ; c’était un ‘Hassid, discret 
qui ne se plaignait jamais. Il tenait une poissonnerie dans Manhattan. 
Elie se rendit à l’hôpital et son cousin le remercia  : «  Comme je suis 
content que tu sois venu ! J’ai besoin de toi, j’ai besoin de ta bénédic-
tion ! ».
Incrédule, Elie le regardait sans comprendre :
- Qu’est-ce que cela signifie  ? Ma bénédiction  ? Je suis sûr que «  là-
haut », tu possèdes bien plus de mérites que moi et que certainement 
ceux-ci vont te protéger !
Mas l’oncle insista pour qu’il lui donne une bénédiction !
De plus en plus étonné, Elie prit la main de son cousin et l’assura que 
tout irait bien, que toutes les souffrances qu’il avait endurées seraient 
pour lui de bons avocats et qu’il serait bientôt complètement guéri. 
Rassuré, le cousin reprit courage et accepta alors de signer le formulaire 
avant d’être immédiatement admis en salle d’opération.
Quelques jours plus tard, Elie revint lui rendre visite et, maintenant que 
l’opération s’était bien passée et que le cousin se remettait de façon sa-
tisfaisante, Elie s’arma de courage pour lui demander :
- Pourquoi as-tu tellement insisté pour que je te bénisse ? Tu sais bien 
que je ne suis pas un Rabbi, ajouta-t-il en souriant.
- Te souviens-tu de la visite du Rabbi de Viznitz à Sighet ? répondit le 
cousin, selon l’adage bien connu qu’on répond à une question par une 
autre question...
- Bien sûr ! Je me souviens combien ma mère a pleuré en sortant de son 
bureau. Et jusqu’à ce jour, j’ignore pourquoi.
- Mais moi, je sais ! continua le cousin d’un air énigmatique.
- Toi tu le sais et tu ne m’en as jamais parlé toutes ces années ?
- Ce jour-là, je me trouvais dans la salle d’attente et j’ai vu ta mère sortir 
bouleversée du bureau. J’ai compris que je devais la raccompagner chez 
elle et, en chemin, elle m’a fait jurer de ne pas raconter ce que le Rabbi 
lui avait dit. Voici ce qu’elle m’avait révélé : Rabbi Israël lui avait prédit : 
Sarah ! Sache que ton fils deviendra un grand homme mais ni toi ni moi 
ne mériterons de voir cela se réaliser…
Et c’est pourquoi, conclut le cousin, j’ai tenu à ce que tu me bénisses : si 
le Rabbi de Viznitz a eu tellement confiance en toi et t’a prédit un destin 
aussi extraordinaire, certainement, au ciel, on accorde de l’importance 
à tes bénédictions… !

Mendi Shaikevitz
Si’hat Hachavoua N° 2034

d’après le livre « Tous les fleuves vont à la mer »
Traduit par Feiga Lubecki

ETI N C E LLES D E M AC H I A’ H

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

Lorsqu’il est question de la nouvelle ère que Machia’h introduira, il 
est souvent fait référence à l’intense « lumière » Divine qui brillera 

alors sur le monde. Cette notion de « lumière » doit, bien entendu, être 
comprise dans son sens spirituel : elle désigne la révélation de D.ieu.
A ce sujet, il est enseigné que ce véritable dévoilement peut prendre 
deux formes. Il peut venir « d’en-Haut », c’est-à-dire sans que le monde 
change fondamentalement. Dans un tel cas, la « lumière » est infinie 
car elle ne tient pas compte des limites de la création.
En revanche, elle peut aussi apparaître après l’élévation du monde qui 
parvient au niveau de cette révélation. Dans ce sens, la « lumière » en 
question, révélée à la mesure du monde, peut le pénétrer plus profon-
dément. Il en ressort que chacune de ces deux formes de révélation 
possède sa qualité propre. Aussi est-il précisé que, lorsque le Machia’h 
viendra, elles seront réunies  : la Lumière divine apparaîtra révélée 
dans un monde à la mesure de l’Infini.

(D’après Likouteï Torah, Parchat Rééh 26a) H.N

Une double lumière

LE SECRET A ÉTÉ BIEN GARDÉ

Mitsva positive n° 230 : C’est le commandement nous enjoignant de 
pendre certains parmi ceux qui sont condamnés à mort par ordre du 
Tribunal.
Mitsva positive n° 231 : C’est le commandement nous enjoignant 
d’enterrer tous ceux qui ont été exécutés par ordre du Tribunal le jour 
même de leur exécution. La même loi est applicable à tous les autres 
morts : tout Juif doit être inhumé le jour même de sa mort.
Mitsva négative n° 66 : C’est l’interdiction qui nous a été faite de lais-
ser sur le gibet jusqu’au lendemain matin le supplicié pendu, de peur 
qu’on en vienne, en le voyant, à avoir des pensées blasphématoires.
• SAMEDI 10 JANVIER – 21 TÉVET
Mitsva négative n° 310 : Il nous est interdit de laisser en vie un  
sorcier.
Mitsva positive n° 224 : C’est le commandement qui nous a été or-
donné de frapper à l’aide d’une lanière ceux qui transgressent certains 
commandements.
Mitsva négative n° 300 : C’est l’interdiction qui a été faite au juge 
d’ajouter des coups de fouet supplémentaires à la personne passible 
du fouet.



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

COMMENT SE PRÉPARER À DORMIR ?

Avant de se coucher, quand on est encore habillé, on récite le 
Chema Israël (ainsi que divers autres versets comme le Psaume 
91) ; il est recommandé de se lever ou de s’asseoir ou, au moins, 
de se soulever un peu dans son lit. Avec ce rituel, on s’endort 
avec des paroles de Torah qui nous protègent des influences né-
gatives de la nuit et préparent un réveil dynamique.
Il est aussi recommandé de pardonner à quiconque nous aurait 
offensés (volontairement ou non) dans la journée. On pourra 
alors demander pardon à D.ieu pour nos fautes éventuelles.
Avant d’aller dormir, il convient de préparer à côté de son lit une 
bassine ainsi qu’un Kéli (récipient) d’eau afin de pouvoir se laver 
les mains le matin avant même de se lever.
Nombreux sont les garçons et hommes qui ont la coutume de 
porter un Talit Katane (vêtement à quatre coins, avec les franges 
rituelles) spécial pour la nuit en guise de protection spirituelle.
Après la prière « Hamapil », on ne parle plus - sauf pour une 
Mitsva. Si on ne parvient pas à dormir de suite, on peut étudier 
la Torah ou lire, mais sans verbaliser. Les pensées qu’on entre-
tient avant de dormir affectent le sommeil, le réveil et même 
toute la journée qui suivra !
Selon Rambam (Maïmonide), il est recommandé de s’endormir 
en étant allongé sur le côté gauche et de se réveiller sur le côté 
droit.

F.L. (d’après Rav Yehouda Shurpin (chabad.org)

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

LEADER CASH

 Paris 16è : 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
 Paris 17è : 13 rue Brémontier
                             40 rue Guersant
 Paris 19è : 82 rue Petit
 92300 Levallois : 81 rue Jules Guesde
 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche au jeudi de 8h à 20h)

Du choix et des prix bas !
MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTÉ

  Ouvert du dimanche au jeudi de 8h à 21h - Le vendredi de 8h jusqu'à 1h avant Chabbat

Nouveau

6 magasins  
à votre disposition

53 rue de Fontenay 
• 94300 VINCENNES •

01.41.77.30.50 / 01.45.72.46.81
342 rue des Pyrénées

• 75020 PARIS •

Matelas avec zip de séparation 
sur demande 

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

87 rue de Crimée - Paris 19e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville

Prise de RDV : 
Feivel Basanger
01 41 83 19 23 
06 21 65 58 71

32-36 rue de Stalingrad
93310 Le Pré S. Gervais

LE NUMERO
DE LA 
COMMUNAUTÉ1

Service  
Porte à Porte 

 sur présentation de la Sidra‒ 8 €

A 3mn de la Porte de Pantin
CONTROLE TECHNIQUE AUTOMOBILE

Contrôle 
Technique 

moto

NOUVEAU  !!

96 Av. Niel - 75017 Paris 
Tél : 01.42.67.89.04
101 Av. Ed. Vaillant - 92100 Boulogne
Tél : 01.42.53.00.90
5 Route André Citroën  - 78140 Vélizy
Tél : 01.34.65.97.07
5 rue Fernand Léger  - 95480 Pierrelaye
Tél : 01.39.78.0800
6 Av. A. Einstein  - 93150 Le Blanc Mesnil 
Tél : 01.49.15.06.63

LES GRANDES MARQUES 
À PETITS PRIX 











DRAY.FR

E
L
E
C
T
R
O

M
E
N
A
G
E
R

SOLUTION
NUMÉRIQUE 
SECURITE

01 80 91 59 14
Caméra &
Vidéo-Surveillance
 
Alarme &
Télésurveillance 

Contrôle d’accès &
Interphonie
 
Serrurerie &
Portes blindées

Store, Volet &
Rideau métallique

INSTALLATION, MAINTENANCE & DÉPANNAGE

Nous recrutons  

des commerciaux


