
LA
 S

ID
RA

ב"ה

YITRO
Le beau-père de Moché, Yitro, en-

tend parler des miracles extraor-
dinaires qu’a accomplis D.ieu pour 
le Peuple d’Israël. Il se rend de Mi-
dian au camp d’Israël, accompagné 
de la femme de Moché et de leurs 
deux fils. Yitro conseille à Moché de 
désigner une hiérarchie constituée 
de magistrats et de juges pour l’ai-
der dans sa tâche de gouvernance et 
de législateur pour le peuple.
Les Enfants d’Israël établissent 
leur campement face au Mont Si-
naï où il leur est dit que D.ieu les a 
choisis pour être Son « royaume de 
prêtres  » et «  une nation sainte  ». 
Le peuple répond en proclamant  : 
« Tout ce que D.ieu a dit, nous le fe-
rons ».
Le sixième jour du troisième mois 
(Sivan), sept semaines après l’Exode, 
la nation d’Israël dans son intégrali-
té s’assemble au pied du Mont Sinaï. 
D.ieu descend sur la montagne dans 
le tonnerre, les éclairs, des tourbil-
lons de fumée et le son du Chofar. Il 
commande à Moché de monter.
D.ieu proclame les Dix Commande-
ments, enjoignant le Peuple d’Israël 
de croire en D.ieu, de ne pas servir 

d’idoles ou de prononcer le Nom de 
D.ieu en vain, de garder le Chabbat, 
d’honorer les parents, de ne pas tuer, 
de ne pas commettre d’adultère, de 
ne pas voler et de ne pas porter de 
faux témoignages ni de jalouser la 
maison d’autrui. Le peuple s’adresse 
à Moché en criant que la révélation 
est trop intense pour qu’ils puissent 
la supporter, le suppliant de rece-
voir, lui, la Torah de D.ieu et de la 
leur transmettre.

Un jeune visiteur, originaire d’Erets 
Israël, très sincère, interrogea un 
jour le Rabbi : 
«  Comment puis-je renforcer mon 
lien avec vous ? »
Le Rabbi répondit  : «  Lorsque je 
marche dans la rue, je médite sur 
les paroles du Tanya. Lorsque tu 
marches dans la rue, fais de même : 
médite sur les paroles du Tanya. 
C’est ainsi que nous nous rencon-
trerons ».
Il est dit que  : «  les Justes res-
semblent à leur Créateur ». La sug-
gestion formulée par le Rabbi s’ins-
crit dans le modèle établi par D.ieu, 
pour le Peuple juif. Comment un 

Juif peut-il s’attacher à D.ieu  ? Par 
l’étude de Sa Torah.

La Paracha de cette semaine relate 
le Don de la Torah, événement qui 
rendit possible une telle unité.
Le premier des Dix Commande-
ments énonce  : «  Je suis l’Éternel 
ton D.ieu, qui t’ai fait sortir du pays 
d’Égypte, de la maison de servi-
tude.  » Les Sages interprètent ce 
passage comme le commandement 
positif de reconnaître et de croire en 
l’existence de D.ieu.
Cependant, certains érudits s’inter-
rogent  : Comment est-il possible 
qu’il existe un commandement or-
donnant de croire en D.ieu ? En ef-
fet, parler d’un commandement im-
plique nécessairement l’existence 
d’un Commandant. Si une personne 
croit en D.ieu au point de Le consi-
dérer comme le véritable Comman-
dant, il semblerait alors superflu 
qu’il y ait un commandement expli-
cite lui enjoignant de croire en Lui. 
Pour répondre à cette question, il 
est précisé que le commandement 
de connaître et de croire en D.ieu ne 
se limite pas à l’acceptation passive 

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 1er fév.  |  Pose des Téfilines : 7h 16   Heure limite du Chema : 10h 42    Fin de Kidouch Levana : toute la nuit du dimanche 1er au lundi 2 février

5786 / N° 19 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
YITRO
SAM. 7 FÉV. 2026
20 CHEVAT

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT YITRO
vendredi 6 fév. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

Les rendez-vous rituels du calendrier juif ont, 
pour définition, une dimension d’éternité. Il est 

ainsi clair que les grandes fêtes comme celles de 
Pessa’h ou de Chavouot, par exemple, ne font pas 
que commémorer les événements historiques qui 
les ont vu naître, en l’occurrence la sortie d’Egypte 
et le don de la Torah. Elles portent enseignement 
pour toutes les générations. Mais il en existe cer-
taines, à la portée apparemment plus intime, pour 
lesquelles cela n’apparaît pas à l’évidence. Sans 
doute en est-il ainsi du 15 Chevat, Tou biChevat, 
que nous vivons cette semaine. Un «  nouvel an 
des arbres », comme le Talmud le dénomme, voi-
là qui a de quoi surprendre. Probablement pen-
dant des siècles, en ces temps déjà lointains où on 
n’accordait pas à l’arbre toute l’attention qu’on y 
met aujourd’hui, cela avait de quoi interpeler. De 
fait, dire qu’il y a un nouvel an, littéralement un 
Roch Hachana, pour ces créatures végétales, tail-
lables à merci, ne paraissait pas en mesure de faire 
sens. Pourtant, voici que l’arbre devient un sujet 
central dans toutes nos grandes et orgueilleuses  

DES ARBRES ET DES HOMMES

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 18h 48ENTRÉE 17h 38

cités. Voici que la ville redécouvre son apport et ses 
bienfaits au point d’entreprendre d’en réimplanter 
partout où c’est possible. C’est peut-être justement 
dans ce contexte qu’il convient de le regarder avec 
les yeux de la tradition juive.
Car, si les temps passés l’ont négligé, le temps 
nouveau le regarde-t-il avec justesse  ? Quand on 
contemple cet être qu’est l’arbre, ce qui impres-
sionne immédiatement, c’est sans doute son élan 
vers le ciel. On peut ainsi voir une jeune pousse qui 
n’a d’autre projet que celui de s’élever peu à peu, 
même contre des vents contraires, même au tra-
vers d’éventuelles tempêtes. L’arbre ne recule pas, 
ne renonce pas. Il continue toujours son chemin. 
Cet élan vers le ciel touche l’homme tant il évoque 
sa propre situation, créature terrestre qui aspire à 
dépasser ce qu’elle est. Il y a alors lieu de s’interro-
ger  : d’où vient la force pour une telle élévation ? 
C’est que l’arbre a de fortes racines. Il ne les oublie 
jamais car sa vie même en dépend. De fortes ra-
cines en cimes altières, il y a ici comme un signe 
fait à l’humain. Nos racines nous nourrissent et 
nous soutiennent. Ne les oublions jamais, le ciel 
est au bout du voyage.

Bordeaux	 	17.59
Deauville		 17.46
Grenoble	 	17.33
Lille		 17.30

Lyon		  17.35
Marseille		 17.39
Montpellier		 17.44
Nancy		  17.23
Nantes		  17.58

Nice		  17.30 
Rouen		  17.41
Strasbourg		 17.17
Toulouse		 17.54

TOU BICHEVAT - 15 CHEVAT (nouvel an des arbres) : lundi 2 février 2026



•

LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 1er FÉVRIER – 14 CHEVAT
Mitsva négative n°46 : Il nous est interdit à jamais d’habiter en 
Egypte afin de pas être contaminé par l’hérésie des habitants de 
ce pays et ne pas imiter leurs coutumes que la Torah réprouve.
Mitsva positive n°190 : C’est le commandement nous incom-
bant concernant la guerre contre d’autres peuples, ce que l’on 
appelle guerre facultative. Nous avons le devoir, si nous les com-
battons, de conclure une alliance avec eux pour épargner leurs 
vies à condition qu’ils fassent la paix avec nous et nous cèdent 
leurs terres. 
Mitsva négative n°56 : Il nous est interdit à jamais d’offrir la 
paix aux peuples d’Amon et de Moab.
Mitsva négative n°57 : Il nous est interdit de détruire les arbres 
fruitiers lors du siège d’une ville dans le but de démoraliser ses 
habitants et de les faire souffrir.
Mitsva positive n°192 : C’est le commandement qui nous a été 
enjoint, lorsque nos troupes partent en guerre, de réserver un en-
droit extérieur au camp pour qu’elles aillent y faire leurs besoins. 
Mitsva positive n°193 : C’est le commandement nous incom-
bant de prévoir dans l’équipement de chaque combattant, en plus 
de son armement, une bêche pour creuser la terre et couvrir ses 
excréments après avoir fait ses besoins à l’endroit assigné à cet 
effet.

• LUNDI 2 FÉVRIER – 15 CHEVAT
Mitsva positive n° 191 : C’est le commandement qui nous a été 
enjoint de nommer un prêtre pour haranguer le peuple avant le 
combat et renvoyer chez lui tout homme inapte au combat.
Mitsva positive n° 214 : C’est le commandement qui a été en-
joint au jeune marié de se consacrer à sa femme pendant une 
année entière, de ne pas faire de voyage durant cette période, de 
ne pas combattre à l’étranger et de ne s’engager dans aucune ac-
tivité de ce genre mais de se réjouir avec elle pendant une année 
entière depuis le jour où il l’a épousée.
Mitsva négative n° 311 : C’est l’interdiction qui nous a été faite 
d’astreindre un jeune marié durant une année à une corvée quel-
conque susceptible de l’éloigner du domicile conjugal, que ce soit 
dans le domaine militaire ou civil.
Mitsva négative n° 58 : C’est l’interdiction qui nous a été faite 
de craindre les incroyants en temps de guerre ou de trembler de-
vant eux.
Mitsva positive n° 221 : C’est le commandement qui nous a été 
enjoint au sujet de la belle femme captive.
Mitsva négative n° 263 : C’est l’interdiction qui nous a été faite 
de vendre une femme de belle figure (faite prisonnière durant la 
guerre) après avoir eu une relation intime avec elle au moment 
de la conquête de la ville.

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

de Son existence, celle-ci étant considé-
rée comme une donnée acquise. Ce com-
mandement implique plutôt un appro-
fondissement continu de la connaissance 
et de la foi en D.ieu, portant sur une di-
mension de Sa nature qui échapperait à 
notre appréciation naturelle.
Pour illustrer ce propos, il est expliqué 
qu’Avraham, notre Patriarche, parvint à 
la reconnaissance de D.ieu par l’examen 
attentif du monde qui l’entourait. Il ob-
serva le lever puis le coucher du soleil, 
l’apparition et la disparition de la lune, 
ainsi que la multitude d’autres phéno-
mènes constants relevant de l’ordre natu-
rel. Il en fut subjugué : « Est-il concevable 
qu’un ordre créé existe sans qu’il y ait un 
Créateur ? » C’est ainsi qu’il parvint à la 
conviction qu’il existe un D.ieu qui crée et 
soutient le monde.
Néanmoins, la conception de D.ieu 
comme Créateur et force motrice de la 
nature demeure quelque peu réductrice. 
En effet, bien qu’Il soit à l’origine de 
l’existence de la nature, cette description 
n’appréhende pas qui Il est, quelle est Sa 
véritable essence. Son identité authen-
tique, celle qu’Il possède en Lui-même, 
transcende largement le cadre naturel. 
La nature constitue un cadre de référence 
limité, engendré selon des modalités 
spécifiques. Le Créateur qui a instauré ce 
cadre se situe bien au-delà et n’y est nul-
lement assujetti.
Effectivement, Son être dépasse intégra-
lement notre capacité de compréhension. 
À cet égard, nos Sages ont affirmé  : «  Si 
je connaissais D.ieu, je serais D.ieu. » Car 
nous sommes des créatures intrinsèque-
ment liées aux lois naturelles et il nous 
est impossible d’appréhender quoi que 
ce soit au-delà de ce cadre. Qui pourrait 
le faire ? Seul D.ieu, qui n’est soumis à au-
cune contrainte liée à cette structure.
Cependant, si cette dimension divine ex-
cède notre faculté de connaissance, quel 
sens revêt alors le commandement de 
L’appréhender et d’avoir foi en Lui ? Com-
ment pourrions-nous Le connaître et éta-
blir une relation avec Lui alors même qu’Il 

existe au-delà de la nature ? 
Il est possible de connaître D.ieu de cette 
manière en s’appuyant sur une source de 
connaissance qui est elle-même infinie. 
« La Torah et D.ieu ne font qu’un. » Ainsi, 
la Torah peut étendre notre compréhen-
sion au-delà de ses limites naturelles et 
nous permettre de connaître D.ieu d’une 
façon que nous ne pourrions atteindre 
par nos propres moyens.
Par ailleurs, nous possédons un potentiel 
plus profond que celui du savoir  : la foi. 
Chaque âme constitue une part réelle de 
D.ieu, une étincelle de Lui, en quelque 
sorte. Cette dimension de notre être dé-
passe notre capacité consciente. De la 
même manière que nous ne pouvons Le 
connaître intellectuellement, nous ne 
pouvons appréhender cette dimension 
intérieure à nous-mêmes. Pourtant, par 
la foi simple, il nous est possible de nous 
identifier à cette dimension infinie de 
notre être et de la faire émerger.
Tel est le sens du commandement visant 
à connaître D.ieu  : mettre en lumière et 
exprimer notre potentiel intérieur divin 
par la foi, tout en élargissant notre poten-
tiel intellectuel grâce à la connaissance 
de la Torah.
Le prophète nous annonce  : «  Voici, des 
jours viendront [où]... ils n’enseigneront 
plus - chacun à son prochain -... en disant 

‘connaissez D.ieu’, car tous Me connaî-
tront ». 
La dimension unique de l’ère du Machia’h 
ne résidera pas dans la manifestation de 
miracles dans le monde - en effet, cer-
taines opinions soutiennent qu’il n’y aura 
pas de tels miracles - mais plutôt dans la 
révélation d’une dimension miraculeuse 
au sein même de notre être. La connais-
sance de D.ieu, actuellement éloignée et 
difficile d’accès pour nous, deviendra na-
turelle, voire ordinaire. 
Il ne s’agit pas seulement de connaître 
D.ieu, mais de Le connaître d’une manière 
radicalement différente de celle que nous 
pouvons concevoir aujourd’hui. À présent, 
notre connaissance est abstraite et intel-
lectuelle. Nous percevons D.ieu comme 
une entité distincte de notre personne 
et de notre vie quotidienne. À l’avenir, 
nous Le connaîtrons comme nous nous 
connaissons nous-mêmes, c’est-à-dire 
avec cette compréhension viscérale et 
instinctive qui caractérise actuellement 
notre rapport aux réalités physiques qui 
nous sont essentielles.

A la mémoire de mon père
MÈCHEL BEN CHUNÉ 

SCHACHTER ז"ל
décédé le 18 Chevat 5740



•

Madame Leah (Elizabeth) Yahilevich eut le privilège de tra-
vailler dans la maison du Rabbi et de la Rabbanit ‘Haya 

Mouchka, sur President Street à Brooklyn. La Rabbanit mani-
festait une grande sollicitude envers Leah qui avait perdu une 
partie de sa famille durant la Shoah (la Rabbanit elle-même 
avait eu la douleur de perdre sa sœur cadette Sheina, déportée 
à Treblinka en 1942).
En 1987, les voyages vers l’Union Soviétique devinrent un peu 
moins compliqués et Leah désira vraiment se rendre à Gomel, en 
Russie pour revoir ses parents et grands-parents qu’elle n’avait 
pas revus depuis des dizaines d’années. Elle évoqua le sujet 
devant la Rabbanit, qui l’encouragea fortement à entreprendre 
ce voyage. Elle suggéra aussi de profiter de cette occasion pour 
emporter des livres sur le judaïsme, traduits en russe. Leah hé-
sitait car elle craignait que cela ne soit dangereux et considéré 
comme contre-révolutionnaire et opposé à la doctrine commu-
niste. Peut-être l’arrêterait-on à la douane, peut-être ses valises 
seraient confisquées, peut-être serait-elle arrêtée et emprison-
née… Mais la Rabbanit la rassura et lui rappela que son mari – le 
Rabbi – cherchait constamment à faire parvenir des livres aux 
Juifs obligés de rester en Russie et qui n’avaient pas de possibi-
lité d’apprendre ce qu’était le judaïsme. Dès qu’un professeur, un 
médecin, un homme politique ou autre était invité à participer 
à un congrès en Union Soviétique, le Rabbi s’arrangeait pour le 
contacter et lui demander d’apporter des livres et objets de culte 
aux communautés désireuses d’en apprendre davantage sur 
leur héritage juif et de mieux pratiquer leur foi. Comme Leah 
voyageait avec un visa de touriste, elle pouvait en toute légalité 
apporter des cadeaux de toutes sortes à sa famille.
Parmi les membres de la famille de Leah encore retenus en 
Union Soviétique, il y avait son petit-neveu de treize ans, Hir-
schel Friedman. Ayant appris que sa grand-tante allait venir des 
États-Unis, le jeune garçon était fou de joie à l’idée de tous les 
cadeaux qu’elle allait certainement lui rapporter depuis le « pays 
en or » comme on appelait la lointaine Amérique. Peut-être un 
chapeau de cow-boy ou des jeans à la mode ou même des tee-
shirts à l’effigie d’un chanteur… Oh, combien il se réjouissait à 
l’idée de parader devant ses amis avec ses vêtements à la mode 
américaine ! Il alla la chercher à l’aéroport et la vit apporter des 
valises et encore des valises… C’était donc vrai ? Une visiteuse 
depuis le monde libre ! Quelle valise lui était destinée ?
Effectivement, une fois arrivée dans la maison de ses parents, 
Leah se mit à déballer ses bagages et il y avait toute une valise 

qui lui était spécialement réservée ! Très excité, il l’ouvrit et fut 
très surpris d’y trouver des dizaines de livres saints traduits en 
russe  : Siddour (livre de prière), Haggada de Pessa’h, journaux 
pour enfants, fascicules explicatifs sur les Mitsvot les plus im-
portantes  : cacherout, Chabbat, les fêtes, Mezouza, Téfilines… 
Toutes ces brochures avaient été préparées depuis des années 
par les ‘Hassidim à New York - sur instruction du Rabbi - pour les 
millions de Juifs retenus alors en Union Soviétique ou ceux qui 
parvenaient à en sortir en petits nombres.
Non, Hirschel n’était pas déçu même s’il avait espéré d’autres 
cadeaux. Bien qu’il ait grandi dans un pays communiste où la 
pratique ostentatoire du judaïsme était interdite, sa famille était 
restée traditionnaliste. Son grand-père possédait quelques livres 
de prières ou d’intérêt juif mais ils étaient tous en hébreu, langue 
que Hirschel n’avait pas eu l’occasion d’étudier dans une école 
juive. Maintenant il pouvait apprendre à lire et à prier dans un 
livre traduit en russe, avec toutes les instructions nécessaires : 
quand se lever, quand s’asseoir, quand mettre la main devant 
les yeux, quand prier et surtout, le sens des mots que son grand-
père lui avait appris à répéter mécaniquement quand il l’emme-
nait en cachette à la synagogue clandestine. Il étudia tout seul 
très sérieusement ces livres d’une valeur inestimable à ses yeux. 
De fait, ces livres lui permirent de s’auto-éduquer pour tout ce 
qui concernait le judaïsme. Il les lisait et relisait, en appréciant 
chaque mot et en mémorisant tout ce qu’ils impliquaient.
Deux ans plus tard, sa famille obtint enfin l’autorisation de quit-
ter le « paradis soviétique » et Hirschel souhaita étudier en Ye-
chiva. Grâce aux livres envoyés par la Rabbanit et qu’il avait pu 
lire en Russie, il n’était pas loin du niveau des autres garçons du 
même âge et put très vite s’adapter à la vie en Yechiva. C’est là 
qu’il rencontra les frères Okunov qui l’aidèrent, lui ainsi que sa 
famille, à s’intégrer. Il devint un fervent ‘Hassid.
A des milliers de kilomètres de lui, la Rabbanit avait eu la pré-
voyance de penser à lui et avait allumé la flamme dormante d’un 
jeune garçon juif en Russie. Même deux ans après son décès, la 
Rabbanit avait influencé celui qui devint un ‘Hassid accompli.
La Rabbanit ‘Haya Mouchka était elle-même, à sa façon, tota-
lement dévouée aux enseignements du Rabbi qu’elle aidait à 
diffuser par tous les moyens et de la meilleure manière possible.

COLlive
Traduit par Feiga Lubecki

ETI N C E LLES D E M AC H I A’ H

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

Dans le texte des Dix Commandements, nous trouvons  :  
« Souviens-toi du jour de Chabbat pour le sanctifier ». Rachi, 

dans son commentaire, souligne les implications de la phrase  : 
« Mettez votre cœur à rappeler toujours le jour du Chabbat. S’il se 
présente quelque chose de beau, réservez-le pour Chabbat ». C’est 
dire que le Chabbat doit être l’objet de notre préoccupation toute 
la semaine, constamment.
Le temps de la Délivrance est également appelé « Chabbat » car, 
alors, les Juifs connaîtront enfin le repos et la sérénité. Il faut 
donc, dès aujourd’hui, se souvenir constamment du temps à venir 
de Machia’h et s’y préparer comme on le fait lorsque la venue du 
Chabbat est imminente.

(Extrait d’un commentaire du Rabbi de Loubavitch - 
11 Nissan 5744) H.N.

Le jour qui ne sera que Chabbat

LA VALISE QUI CHANGEA UNE VIE

Mitsva négative n° 264 : C’est l’interdiction qui nous a été faite de trai-
ter comme servante une femme de belle figure (faite prisonnière durant la 
guerre) après avoir eu une relation intime avec elle.

FIN DU CYCLE DE L’ÉTUDE DU SÉFER HAMITSVOT

• MARDI 3 FÉVRIER – 16 CHEVAT
DÉBUT DU NOUVEAU CYCLE DE L’ÉTUDE DU SÉFER HAMITSVOT 
Introduction du Séfer Hamitsvot (voir livre)
• MERCREDI 4 FÉVRIER – 17 CHEVAT
• JEUDI 5 FÉVRIER – 18 CHEVAT
• VENDREDI 6 FÉVRIER – 19 CHEVAT
L’étude porte sur les 14 principes (Chorachim) qui ont conduit le Rambam 
dans l’énumération des commandements (613 Mitsvot) (Voir livre)
• SAMEDI 7 FÉVRIER – 20 CHEVAT
Mitsva positive n° 1 : C’est le commandement qui nous incombe de croire 
en D.ieu, c’est-à-dire que nous devons croire qu’Il est à la fois l’origine et la 
cause de toute chose, Celui qui fait exister toute créature.
Mitsva négative n° 1 : C’est le commandement qui nous interdit de croire 
en une autre divinité que l’Eternel. 
Mitsva positive n° 2 : C’est l’ordre qui nous a été enjoint de croire en  
l’unicité de D.ieu.



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

Quelles sont les trois Mitsvot de la femme ?
Les femmes juives sont tenues de respecter toutes les Mitsvot (sauf 
les Mitsvot positives limitées par le temps comme les Téfilines qui ne 
peuvent être mis que le jour et non la nuit).
Certaines Mitsvot sont effectuées plus souvent par les femmes que 
par les hommes et ce sont :
1) ‘Halla : le prélèvement de la pâte. Quand on pétrit une pâte (à pain 
ou à gâteaux) qui contient plus de 1,200 kg de farine, on en prélève un 
petit morceau. Si la pâte contient plus de 1,700 kg de farine, on récite 
la bénédiction  : («  Baroukh Ata Ado-naï Élo-hénou Mélèkh Haolam 
Achère Kidéchanou Bémitsvotav Vétsivanou Lehafrich ‘Halla ») avant 
d’effectuer le prélèvement. Ce petit morceau de pâte (qui était destiné 
au Cohen quand le Temple se dressait à Jérusalem) est, de nos jours, 
brûlé. La Mitsva de la ‘Halla symbolise toutes les Mitsvot liées à la 
cacherout de la nourriture.
2) L’allumage des bougies de Chabbat et des fêtes : les femmes 
se trouvant plus souvent que les hommes à la maison accueillent le 
Chabbat en allumant vendredi après-midi au moins deux bougies. 
Les jeunes filles et petites filles allument une bougie dès l’âge de trois 
ans, en récitant la bénédiction  : («  Baroukh Ata Ado-naï Élo-hénou 
Mélèkh Haolam Achère Kidéchanou Bémitsvotav Vétsivanou Léhad-
lik Nèr Chèl Chabbat Kodèch »). (S’il ne se trouve pas de femme ou 
de fille dans la maison, ce sera au maître de maison qu’incombera la 
Mitsva d’allumer les bougies).
3) La pureté familiale dépend essentiellement de la conduite 
scrupuleuse de la femme juive. Seule la femme prononce une 
bénédiction en se trempant au Mikvé (bain rituel). Du respect de ces 
lois dépendent la stabilité du couple, l’harmonie de la famille et le 
développement satisfaisant des enfants.                                              F.L.

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

LEADER CASH

 Paris 16è : 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
 Paris 17è : 13 rue Brémontier
                             40 rue Guersant
 Paris 19è : 82 rue Petit
 92300 Levallois : 81 rue Jules Guesde
 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche au jeudi de 8h à 20h)

Du choix et des prix bas !
MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTÉ

  Ouvert du dimanche au jeudi de 8h à 21h - Le vendredi de 8h jusqu'à 1h avant Chabbat

Nouveau

Prise de RDV : 
Feivel Basanger
01 41 83 19 23 
06 21 65 58 71

32-36 rue de Stalingrad
93310 Le Pré S. Gervais

LE NUMERO
DE LA 
COMMUNAUTÉ1

Service  
Porte à Porte 

 sur présentation de la Sidra‒ 8 €

A 3mn de la Porte de Pantin
CONTROLE TECHNIQUE AUTOMOBILE

Contrôle 
Technique 

moto

NOUVEAU  !!

SOLUTION
NUMÉRIQUE 
SECURITE

01 80 91 59 14
Caméra &
Vidéo-Surveillance
 
Alarme &
Télésurveillance 

Contrôle d’accès &
Interphonie
 
Serrurerie &
Portes blindées

Store, Volet &
Rideau métallique

INSTALLATION, MAINTENANCE & DÉPANNAGE

Nous recrutons  

des commerciaux

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

87 rue de Crimée - Paris 19e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville


