
LA
 S

ID
RA

ב"ה

MICHPATIM
A la suite de la révélation sinaïtique, 
D.ieu légifère une série de lois pour 
le Peuple juif. Elles incluent les lois 
concernant le serviteur contrac-
tuel, les compensations en cas de 
meurtre, d’enlèvement, d’assaut 
et de vol, les lois civiles pour rem-
bourser les dommages, les prêts 
et les responsabilités des « quatre 
gardiens  », enfin les lois dirigeant 
la conduite des cours de justice.
On y lit également les lois inter-
disant les mauvais traitements 
à l’égard des étrangers, l’obser-
vance des fêtes saisonnières, les 
dons agricoles à apporter au Saint 
Temple de Jérusalem, l’interdic-
tion de cuire ensemble le lait et la 
viande et la Mitsva de la prière. La 
Paracha Michpatim comporte en 
tout 53 Mitsvot  : 23 commande-
ments positifs et 30 commande-
ments négatifs.
D.ieu promet de conduire le Peuple 
d’Israël en Terre Sainte et le met en 
garde contre les pratiques païennes 
de ses habitants.
Le Peuple d’Israël proclame « Nous 
ferons et nous entendrons tout ce 
que D.ieu nous a ordonné  ». Lais-

sant Aharon et Hour en charge du 
camp israélite, Moché monte sur le 
Mont Sinaï pour recevoir la Torah 
de D.ieu et y reste quarante jours et 
quarante nuits.

Lorsque le monde 
s’immobilisa

Au moment où D.ieu transmit la 
Torah, «  il y eut des tonnerres et 
des éclairs, et un épais nuage sur 
la montagne... Le Mont Sinaï était 
tout en fumée... toute la montagne 
tremblait violemment ». « Et tout le 
peuple vit les sons, les flammes, le 
souffle du cor de bélier et la mon-
tagne fumante. Et le peuple trem-
bla, se tenant à distance. »  
Bien plus intense que ces phéno-
mènes physiques était la puissance 
de la voix de D.ieu. Ainsi, à l’écoute 
des Dix Commandements, les 
âmes du peuple «  s’envolèrent  ». 
Par ailleurs, les répercussions de 
cette révélation se firent ressentir 
dans l’ensemble du monde  : « Au-
cun oiseau ne chanta..., aucun bœuf 
ne beugla, ni la mer ne rugit ». Un 
silence absolu régnait pendant que 
D.ieu s’exprimait.  

Après avoir décrit une expérience 
d’une telle ampleur universelle, 
on pourrait supposer que la Torah 
poursuivrait en évoquant des su-
jets reflétant cette transcendance 
de soi. Or, au contraire, la Torah 
poursuit ainsi  : «  Voici les juge-
ments ».  
Quelle est alors la difficulté  ? Nos 
Sages classifient les Mitsvot en 
trois catégories générales :
a) Michpatim (littéralement, «  ju-
gements  »)  : ce sont des Mitsvot 
également dictées par la raison, 
telles que les interdictions de vol 
et de meurtre. Même en l’absence 
de la révélation de la Torah, à D.ieu 
ne plaise, il est probable que nous 
aurions institué des lois de cette 
nature.
b) Édout (littéralement, «  témoi-
gnages  »)  : Mitsvot commémora-
tives, par exemple l’observance du 
Chabbat ou la consommation de la 
Matsa lors de la fête de Pessa’h, qui 
nous permettent de revivre les évé-
nements historiques et d’en saisir 
plus aisément la portée spirituelle.
c) ‘Houkim (littéralement, «  dé-
crets ») : Mitsvot supra-rationnelles 

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 8 fév.  |  Pose des Téfilines : 7h 07   Heure limite du Chema : 10h 37    Molad : mardi 17 février à 3h 50 mn et 12 ‘Halakim Roch ‘Hodech Adar : mardi 17 et mercredi 18 février 2026

5786 / N° 20 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
MICHPATIM
PARCHAT CHEKALIM

SAM. 14 FÉV. 2026
27 CHEVAT

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT MICHPATIM
vendredi 13 fév. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

Cette semaine, c’est une histoire d’héroïnes qui nous 
est contée. Elle nous parle de femmes juives qui, 

par centaines, ont choisi de donner à leur vie un but et 
un sens plutôt que la facilité d’un certain confort ma-
tériel et moral. Elles portent un titre flamboyant  : les 
« Chlou’hot », les déléguées Loubavitch partout dans le 
monde. Et elles se réunissent maintenant en congrès à 
New York. C’est bien d’héroïnes qu’il s’agit et elles sont, 
pour toutes et tous, un exemple. Elles font plus qu’ou-
vrir une voie, elles l’éclairent. Imaginons-les un instant. 
Elles sont de dignes épouses, des mères attentives, des 
maîtresses de maison accomplies mais aussi des pro-
fesseurs, des directrices, des animatrices, des chargées 
de cours pour d’autres femmes juives et peut-être sur-
tout des inspiratrices pour celles qu’elles côtoient. Elles 
sont, au plein sens du terme, des Chlou’hot et, au côté 
de leur mari, partout où sont installées des communau-
tés juives, elles ont entrepris de changer le monde. Dans 
les grandes villes de la planète comme dans les régions 
reculées, là où le judaïsme est présent de longue date 
comme dans les pays où il déclenche la curiosité des 
passants, leur entreprise est en marche. A ce titre seul, 
leur congrès est un événement.

HISTOIRE D’HÉROÏNES

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 18h 58ENTRÉE 17h 49

Traditionnellement fixé par ses organisatrices à proximi-
té du 22 Chevat, jour-anniversaire du décès de la Rab-
banite ‘Haya Mouchka Schneerson, la femme du Rabbi 
de Loubavitch, ce congrès est porteur du message lié 
à cette date. On sait que la Rabbanite eut à cœur de se 
préoccuper constamment de la vie de ces jeunes couples 
qui, loin de toute structure communautaire, choisissent 
de bâtir un nouvel avenir pour le peuple juif où qu’il se 
trouve : les délégués du Rabbi. La Rabbanite elle-même 
connut cette vie de don de soi. Elle sut être le soutien 
de son père, le précédent Rabbi de Loubavitch, puis de 
son mari. Les Chlou’hot sont les continuatrices de son 
œuvre.
Peut-être est-ce justement là que se trouve leur secret. 
Lorsqu’on s’interroge où de jeunes femmes peuvent 
trouver une telle force d’âme, quand on se demande 
comment elles peuvent concilier des nécessités aussi 
difficilement compatibles que le souci constant du foyer 
et l’action communautaire incessante, c’est le nom de la 
Rabbanite qui vient spontanément en tête. Décidément 
tout est possible à qui veut prendre sa part de la tâche 
éternelle du peuple juif. Tout est possible à celui qui, pre-
nant force et appui dans les enseignements du Rabbi, 
choisit de leur donner expression concrète. Le congrès 
des Chlou’hot en est l’affirmation et la preuve.

Bordeaux	 	18.09
Deauville		 17.58
Grenoble	 	17.43
Lille		 17.43

Lyon		  17.46
Marseille		 17.48
Montpellier		 17.53
Nancy		  17.34
Nantes		  18.08

Nice		  17.40 
Rouen		  17.53
Strasbourg		 17.28
Toulouse		 18.03



•

LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 8 FÉVRIER – 21 CHEVAT
Mitsva positive n° 3 : C’est le commandement qui nous a été 
enjoint d’aimer D.ieu, qu’Il en soit glorifié.
Mitsva positive n° 4 : C’est le commandement qui nous a 
été ordonné de croire en D.ieu, loué soit-Il, en Le craignant et 
en Le révérant.
Mitsva positive n° 9 : C’est le commandement qui nous a été 
enjoint de sanctifier le Nom de D.ieu.
• LUNDI 9 FÉVRIER – 22 CHEVAT
Mitsva négative n° 63 : C’est l’interdiction qui nous a été 
faite de profaner le Nom de D.ieu.
Mitsva négative n° 65 : C’est l’interdiction qui nous a été 
faite de détériorer les lieux consacrés au service divin, de dé-
truire les livres sacrés, d’effacer le Saint Nom ou d’accomplir 
tout acte similaire.
Mitsva positive n° 172 : C’est le commandement qui nous a 
été enjoint d’obéir à chaque prophète et de faire tout ce qu’il 
ordonne.
• MARDI 10 FÉVRIER – 23 CHEVAT
Mitsva négative n° 64 : C’est l’interdiction qui a été faite de 
mettre en doute les promesses et les menaces de sanction 

de l’Eternel, rapportées par Ses prophètes, en les mettant en 
doute alors que nous avons la preuve que ces derniers sont de 
vrais prophètes.
Mitsva positive n° 8 : C’est l’ordre qui nous a été donné de 
ressembler à D.ieu c’est-à-dire d’imiter Ses bons et droits che-
mins, comme il est dit : « Tu marcheras dans Ses voies ».
Mitsva positive n° 6 : C’est le commandement qui nous a été 
enjoint de rechercher la compagnie des Sages instruits dans 
la Torah, de se lier à eux afin de les imiter et d’adhérer à leur 
profession de foi.
Mitsva positive n° 206 : C’est le commandement qui nous a 
été enjoint de nous aimer les uns les autres comme nous nous 
aimons nous-mêmes.
• MERCREDI 11 FÉVRIER – 24 CHEVAT
Mitsva positive n° 207 : Il s’agit du commandement nous 
incombant d’aimer les convertis. 
Mitsva négative n° 302 : Il nous est interdit de nous haïr les 
uns les autres.
Mitsva positive n° 205 : Il s’agit du commandement nous in-
combant de réprimander son prochain qui commet une faute 
ou qui se prépare à le faire.

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

constituant un « décret émanant de Moi, 
[que] vous n’avez pas le droit de remettre 
en question ».
On peut supposer que le Don de la Torah 
aurait dû être suivi par l’introduction des 
‘Houkim, car leur nature supra-ration-
nelle reflète les sentiments spirituels 
suscités au Mont Sinaï. Pourtant, pour-
quoi la Torah poursuit-elle plutôt avec 
des lois qui pourraient apparemment 
être déduites par la raison et dont les 
équivalents se retrouvent dans toutes les 
sociétés civilisées ? 

Avancer, non se retirer
Cette problématique peut être résolue 
à partir d’un point de grammaire hé-
braïque. Rachi affirme : 
Chaque fois que la Torah emploie le 
terme « Elé » (« Voici »), cela implique la 
négation de ce qui a été mentionné pré-
cédemment. En revanche, lorsqu’elle uti-
lise le terme « Veélé (« Et voici »), comme 
dans notre Paracha, cela indique un 
ajout à ce qui a été évoqué auparavant. 
De même que les premiers éléments ci-
tés dans la Paracha précédente (les Dix 
Commandements) furent révélés au Si-
naï, il en va de même pour ceux-ci (les 
lois de la Paracha Michpatim).
Rachi souligne ainsi que les jugements 
abordés dans notre lecture de la Torah ne 
constituent pas un éloignement par rap-
port à la révélation du Mont Sinaï, mais 
en sont plutôt une extension directe. 
La Torah dépasse la simple spiritualité 
transcendante. En effet, l’essence même 
du Don de la Torah réside dans l’incar-
nation de la volonté et de la sagesse 
divines sous des concepts accessibles à 
l’entendement humain. Lorsqu’un indi-
vidu étudie la Torah, il saisit la Divinité 
et unit son esprit à celui de D.ieu. Cette 
compréhension intellectuelle suppose 
l’établissement d’un lien entre l’esprit 
humain et le concept étudié. Ce lien est 
d’autant plus pleinement réalisé lors de 
l’étude des dimensions de la Torah rela-
tives aux affaires mondaines, car ce sont 

là des idées que l’intellect humain peut 
appréhender exhaustivement.

Accomplir le Dessein de D.ieu
Le Don de la Torah constitue l’achève-
ment du dessein de la création. D.ieu 
a engendré toute existence dans le 
but de Lui établir une demeure dans 
les mondes inférieurs. Ainsi, l’objectif 
fondamental de la création ne réside pas 
dans la manifestation de la puissance 
transcendante divine, mais plutôt dans 
la pénétration des réalités mondaines 
par la vérité intrinsèque de Son Être.  
Cela se réalise à travers les Michpatim de 
la Torah, lesquels expriment la Divinité 
en relation avec les expériences quoti-
diennes des êtres humains. La compré-
hension approfondie de ces lois intro-
duit la dimension divine dans l’esprit de 
chaque individu, constituant ainsi une 
« demeure pour D.ieu ». Par ailleurs, leur 
mise en pratique crée une société per-
mettant à l’homme d’atteindre ses ob-
jectifs spirituels dans un climat de paix, 
tout en satisfaisant ses besoins matériels 
selon la justice, établissant ainsi une 
«  demeure pour D.ieu  » au sens le plus 
complet.  

Retour au Sinaï
La Paracha Michpatim se conclut par 
une description des détails du Don de 
la Torah, incluant notamment la dé-
claration «  Naassé Vénichma  » («  Nous 
ferons et nous écouterons »), qui repré-
sente l’expression ultime de la foi. Avant 
même que les commandements soient 
explicités, le peuple s’engage à obéir sans 
réserve.  
Ce geste illustre parfaitement l’ensei-
gnement central des Michpatim  : après 
qu’un individu a pu intérioriser la Divini-
té par l’étude méthodique et l’application 
rigoureuse des lois de la Torah, il devient 
apte à expérimenter des dimensions de 
D.ieu qui transcendent la compréhen-
sion humaine, l’essence même de l’expé-
rience du Sinaï. 

L’étude et la pratique des Michpatim raf-
finent ainsi la personnalité du croyant, 
rendant possible que la dimension infi-
nie de la Torah efface toute dichotomie 
éventuelle entre son être et sa foi.  

Savoir et ignorance
Cette analyse éclaire également une 
célèbre affirmation de nos Sages  : «  Le 
summum du savoir est de ne pas te 
connaître  ». Cette assertion signifie, 
dans son sens littéral, que l’individu doit 
reconnaître les limites inhérentes à son 
intellect, admettant par conséquent que 
connaître D.ieu pleinement est impos-
sible car Il transcende toutes les limites. 
Cependant, elle suggère aussi qu’une 
fois que l’esprit humain a pleinement 
développé son intellect, il perçoit que 
même les notions maîtrisées recèlent 
une profondeur intérieure dépassant 
le simple entendement rationnel. En 
outre, on peut déduire des dimensions 
infinies relatives à D.ieu, intégrant cette 
connaissance au point de modeler notre  
personnalité.  
Cette forme particulière de connais-
sance divine anticipe et précipite ainsi 
l’avènement de la Rédemption - époque 
où « Un homme n’enseignera pas à son 
prochain... car tous Me connaîtront, de-
puis le plus petit jusqu’au plus grand ».

Fermée Chabbat et jours de fête

Pharmacie
Quai du Mont Blanc

Messody Moyal
Pharmacienne responsable

21, quai du Mont Blanc
1201 Genève - Suisse

Tél : 004 122 731 90 85
Fax : 004 122 732 47 15



•

Il est de coutume, dans le mouvement Loubavitch, qu’avant d’offi-
cialiser la décision de se marier, le jeune homme et la jeune fille en 

informent le Rabbi pour lui demander sa bénédiction.
Mon père, Rav Leibel Posner racontait souvent que quand lui-même 
et ma mère eurent décidé de se fiancer (en 1950), ils téléphonèrent à 
partir d’une cabine publique pour demander cette bénédiction (eh oui, 
qui pouvait rêver à l’époque d’un téléphone portable à portée de main 
ou même simplement d’un téléphone dans chaque maison… ?). Bien 
entendu, quand Zeesy et moi-même avons décidé d’officialiser nous 
aussi notre décision, nous avons demandé la bénédiction du Rabbi.
En fait, ce que j’ignorais, c’est que le Rabbi avait été informé bien 
avant moi de cette éventualité. J’étudiais à l’époque à la Yechiva à 
Crown Heights (Brooklyn, New York) quand mon père me proposa en 
Chidou’h (rencontre arrangée) la jeune Zeesy sur laquelle il avait ob-
tenu d’excellents renseignements. Celui qui allait devenir mon beau-
père avait demandé conseil au Rabbi pour sa fille en citant plusieurs 
noms de jeunes gens qui lui semblaient convenir. A ce jour, j’ignore 
encore les noms de mes « concurrents », toujours est-il que le Rabbi 
avait souligné mon nom…
Après quelques rencontres organisées par nos parents, nous étions 
bien décidés à nous marier mais ceci se passait justement en Tichri 
1977 : le jour de Chemini Atséret, le Rabbi avait subi une grave crise car-
diaque mais avait refusé de se faire hospitaliser. Son bureau personnel 
fut alors transformé en chambre d’hôpital avec toute une équipe de 
médecins. Notre Yechiva continua à fonctionner, tout près de ce bu-
reau mais, à partir de 21h30, chaque soir, l’étage supérieur était fermé 
afin de permettre au Rabbi de se reposer.
Ceci n’empêchait pas le Rabbi de vaquer à quelques-unes de ses occu-
pations ; j’en fus moi-même témoin car je participais au comité chargé 
d’éditer les discours du Rabbi : le soir, nous faisions parvenir au bureau 
du Rabbi les « brouillons » que nous avions rédigés de ses retransmis-
sions et, dans la nuit, parfois à trois heures du matin (!) le Rabbi nous 
renvoyait ces papiers corrigés et annotés ! Rapidement, toute l’équipe 
se hâtait de procéder aux corrections puis de les renvoyer au Rabbi 
afin d’obtenir son accord final pour imprimer et diffuser ces discours. 
Paradoxalement, du fait que le Rabbi était «  hospitalisé  » sur place, 
nous recevions ses notes et corrections encore plus rapidement qu’au-
paravant. Cependant, quand Zeesy et moi-même avons écrit au Rabbi 
pour demander sa bénédiction, nous n’espérions pas une réponse ra-
pide de sa part. Ce jour-là, nous nous sommes donc rendus dans la 
maison de ses parents à Worcester (Massachusetts) pour que je puisse 
faire leur connaissance. Ensuite nous sommes retournés à Brooklyn. 
Quand nous avons transmis aux secrétaires la lettre avec la demande 
d’accord de la part du Rabbi, il était déjà 21h30, juste avant la fermeture 
signalant l’interdiction de faire du bruit. Comme j’avais eu une journée 
très fatigante, je tombais de sommeil et partis me coucher.
Aux alentours de minuit, un de mes amis est entré dans ma chambre et 
m’a adressé un tonitruant : « Mazal Tov ! ». Selon lui, le secrétaire, Rav  

Binyamine Klein me cherchait partout pour m’annoncer que le Rabbi 
avait fait parvenir sa bénédiction. Cela me semblait surréaliste car je 
savais le Rabbi affaibli par ses problèmes cardiaques  ; quant à moi, 
j’étais à moitié endormi et j’ai décidé de retourner à mes rêves. Ce-
pendant pendant une bonne demi-heure, j’eus beau me tourner et 
me retourner, impossible de retrouver le sommeil : et si c’était vrai ? 
Finalement, je me suis levé, je suis retourné au 770 Eastern Parkway 
et, comme le couloir était bouclé, j’ai contourné le bâtiment, j’ai repéré 
une fenêtre ouverte et j’ai pu m’introduire dans la Yechiva et, de là 
dans le bureau de Rav Klein.
- Où étais-tu  ? me reprocha-t-il. Ta fiancée t’attend depuis déjà une 
heure !
Personne ne croyait possible le fait que je sois parti me coucher. Il 
s’avérait que malgré sa faiblesse, le Rabbi avait répondu à notre lettre, 
sans se soucier de l’heure et nous étions donc fiancés en bonne et 
due forme ! Quelques semaines plus tard, mon beau-père, Rav Israël 
Gordon écrivit au Rabbi. Lui était Chalia’h (émissaire du mouvement 
Loubavitch) dans la ville de Worcester, il dirigeait une école et officiait 
dans une synagogue - ce qui signifiait qu’il connaissait beaucoup de 
gens qu’il se sentait obligé d’inviter pour le mariage. Or, il craignait 
qu’avec son maigre salaire, il ne puisse pas faire face à cette dépense 
et informait le Rabbi qu’il ne savait pas comment payer un grand ma-
riage du point de vue matériel.
Le Rabbi répondit en barrant le mot « matériel » et écrivit à la place : 
« Spirituel » puis précisa  : « Dans la majorité des cas, il vaut mieux 
diminuer les dépenses matérielles et préférer la discrétion et le spiri-
tuel ». Il cita aussi le dicton de nos Sages : « La Torah a pitié de l’argent 
des Juifs », c’est-à-dire que la dimension spirituelle du mariage est in-
versement proportionnelle aux efforts parfois astronomiques que les 
gens investissent dans la dimension matérielle. Il fallait donc préfé-
rer des efforts spirituels plutôt que de grosses dépenses matérielles 
et le Rabbi ajoutait : « Grand sera son mérite et celui des fiancés s’ils 
respectent la recommandation des Grands du peuple juif en donnant 
l’exemple et ceci, dans la joie du cœur ».
Conformément à cette réponse, nous avons diminué au maximum 
les dépenses : nous n’avons engagé qu’un seul musicien : le pianiste 
Eli Lipsker sans autre orchestre. Un de nos amis voulait justement se 
lancer dans la photographie et fut heureux de nous prendre comme 
ses premiers clients – à prix coûtant. Il n’y avait pas de fleurs (à part 
le bouquet de la mariée) et le repas fut servi sur des assiettes en plas-
tique. On nous offrit une très jolie salle à l’occasion de sa rénovation. 
Nous avons chanté et dansé avec enthousiasme  ; comme le Rabbi 
l’avait demandé, nous avons diminué les coûts matériels et ce fut, au 
final, un mariage extrêmement joyeux, vivant qui laissa sur tous les 
participants une très forte impression de pureté et sainteté.
Jusqu’à aujourd’hui, les gens s’en souviennent avec joie.

Rav Yossef Posner  - Skokie (Illinois) - JEM
traduit par Feiga Lubecki

ETI N C E LLES D E M AC H I A’ H

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

La Torah (Ex. 22  : 24) enseigne qu’il est nécessaire de venir en 
aide au pauvre, certes sous forme de don mais également sous 

la forme d’un prêt, évidemment sans intérêt, qui lui permet de re-
prendre pied dans le cycle social : « Quand tu prêteras de l’argent à 
mon peuple, au pauvre ». Cependant, de ce même verset, nos Sages 
déduisent qu’il convient également de prêter de l’argent au riche en 
tant que de besoin. En effet, le fait qu’il demande un prêt indique que, 
pour le moment, il a besoin d’argent et que, pour cela, il entre dans 
la catégorie de « pauvre ». Cette idée contient une leçon précieuse : 
parfois, même une situation favorable peut être considérée comme 
un état de dénuement par rapport à un avenir infiniment plus positif.
C’est exactement la différence entre toutes les années écoulées et 
celle de la Délivrance. Même les périodes les plus brillantes, comme 
celle du roi Salomon, celle du Temple, paraissent « pauvres » par rap-
port à la grandeur et à la richesse du temps de la Délivrance.

(Extrait d’un commentaire du Rabbi de Loubavitch - 
Chabbat Parachat A’harei 5746) H.N.

Même pour les riches

UN GRAND MARIAGE ?

Mitsva négative n° 303 : C’est l’interdiction qui nous a été faite de nous 
humilier les uns les autres.
• JEUDI 12 FÉVRIER – 25 CHEVAT
Mitsva négative n° 256 : C’est l’interdiction qui nous a été faite de nous 
montrer dur envers les veuves et les orphelins.
Mitsva négative n° 301 : C’est l’interdiction qui a été faite de colporter 
le mal.
Mitsva négative n° 304 : Il nous est interdit de nous venger les uns des 
autres.
Mitsva négative n° 305 : Il nous est interdit de garder rancune.
• VENDREDI 13 FÉVRIER – 26 CHEVAT
Mitsva positive n° 11 : Il s’agit du commandement d’étudier la Torah et 
de l’enseigner.
• SAMEDI 14 FÉVRIER – 27 CHEVAT
Mitsva positive n° 209 : Il s’agit du commandement nous enjoignant 
de respecter les Maîtres et de nous lever devant eux afin de leur rendre 
hommage.



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

Qu’est-ce que les « quatre Parachiot » ?
Nos Sages ont institué de lire, en plus de la Sidra hebdomadaire, 
une «  Paracha  » supplémentaire durant les semaines qui pré-
cèdent Pourim et Pessa’h.
• La première s’appelle « Chekalim ». Elle rappelle la nécessi-
té pour chacun de donner, chaque année, un demi-chékel pour 
l’entretien du Temple et l’achat des sacrifices communautaires. 
Cette Paracha (Exode 30 - 11 à 16) est lue le Chabbat qui précède 
Roch ‘Hodech Adar (cette année le Chabbat Michpatim, 14 février 
2026). On sortira donc deux rouleaux de la Torah :
- un pour la Paracha de la semaine : Michpatim – sept montées ;
- un pour la Paracha Chekalim (le dernier appelé lira aussi la  
Haftara  : Rois 2, chapitre 11, versets 17 à 20 et chapitre 12,  
versets 1 à 17)
• La seconde s’appelle « Zakhor » et rappelle la nécessité de se 
souvenir d’Amalek (Devarim 25. 17 à 19). Elle est lue le Chabbat 
précédant Pourim, cette année le Chabbat Tetsavé 28 février 
2026. La Haftara relate le combat du roi Chaoul contre Amalek 
(Samuel 1 chapitre 15).
• La troisième s’appelle « Para » (Bamidbar - Nombres 19. 1 à 16) et 
rappelle la nécessité de se purifier avant la fête de Pessa’h. Elle est 
lue le Chabbat Ki Tissa 7 mars 2026. La Haftara rappelle la pureté 
du Temple (Ezékiel chapitre 36, versets 16 à 38).
• La quatrième s’appelle «  Ha’hodech  » (Chemot 12. 1 à 20) et 
rappelle l’importance du mois de Nissan et le sacrifice pascal. 
Elle est lue le Chabbat Vayakhel/Pekoudé 14 mars 2026. On lira 
la Haftara dans Ezékiel chapitre 45, versets 16 à 25 et chapitre 46,  
versets 1 à 18.					          F.L.

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

AGE INTER SERVICES 
3, rue des Boulets - 75011 Paris  

01 43 28 80 00

Maintien & Aide 
à domicile

• Personnes âgées • Familles, garde d’enfants  
• Situation d’handicap • Toilette, Ménage, Repassage ... 

Paris et Val de MarnePrise en charge agréée APA, CAF, Mutuelles, Assurances

LEADER CASH

 Paris 16è : 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
 Paris 17è : 13 rue Brémontier
                             40 rue Guersant
 Paris 19è : 82 rue Petit
 92300 Levallois : 81 rue Jules Guesde
 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche au jeudi de 8h à 20h)

Du choix et des prix bas !
MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTÉ

  Ouvert du dimanche au jeudi de 8h à 21h - Le vendredi de 8h jusqu'à 1h avant Chabbat

Nouveau

SOLUTION
NUMÉRIQUE 
SECURITE

01 80 91 59 14
Caméra &
Vidéo-Surveillance
 
Alarme &
Télésurveillance 

Contrôle d’accès &
Interphonie
 
Serrurerie &
Portes blindées

Store, Volet &
Rideau métallique

INSTALLATION, MAINTENANCE & DÉPANNAGE

Nous recrutons  

des commerciaux

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

350 rue des Pyrénées - Paris 20e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville


